TOPIK

The Nusantara Characters in Overcoming Negative Behaviors

Muhammad Kashai Ramdhani Pelupessy
Dosen Psikologi IAIN Ambon. JI. Dr. H. Tarmizi Taher, Kebun Cengkeh, Batu Merah, Sirimau, Kota Ambon, Maluku.
Email: mkrpelupessy@iainambon.ac.id

Abstract

Understanding Nusantara character is important to overcome negative behaviors that often occur in the hearts of
community. This study attempts to explore how Nusantara character is able to overcome negative behaviors. This
study is literature in nature using several Indonesian journals of psychology. The results of this study indicate that the
characters are developed from subjective happiness, motivation of achievement, and tolerance. These three characters
have potentials to overcome negative behaviors. The author suggests that Indonesian researchers in psychology need to
meticulously investigate cultural values in certain communities and the construction of Nusantara characters.

Keywords: personality archipelago, negative behavior

Karakteristik Kepribadian Nusantara dan Relevansinya Mengatasi
Perilaku Negatif

Abstrak

Menelurusi karakteristik kepribadian nusantara ini penting dilakukan untuk mengatasi perilaku negatif
yang kerap muncul di tengah-tengah masyarakat. Tujuan penelitian ini berusaha menunjukkan karakteristik
kepribadian nusantara, sekaligus menjadi solusi alternatif mengatasi perilaku negatif. Penelusuran ini
menggunakan studi literatur, diambil dari jurnal-jurnal psikologi Indonesia. Hasil penelusuran menunjukkan
bahwa karakteristik kepribadian nusantara ialah kebahagiaan subjektif, motivasi berprestasi, dan toleransi.
Karakteristik ini dapat menjadi solusi alternatif mengatasi perilaku negatif. Jadi, kesimpulannya ialah
karakteristik kepribadian nusantara meliputi kebahagiaan, motivasi, dan toleransi, yang hal ini dapat
berkontribusi mengatasi perilaku negatif. Meskipun demikian, penelusuran ini memiliki keterbatasan yakni
masih minimnya sumber-sumber penelitian psikologi nusantara, ke depan para peneliti psikologi Indonesia
perlu menggali nilai-nilai budaya dalam masyarakat tertentu dan mengkonstruknya menjadi kepribadian
nusantara.

Kata Kunci: kepribadian nusantara, perilaku negatif

* Naskah diterima Agustus 2021, direvisi Oktober 2021, dan disetujui untuk diterbitkan November 2021

Dialog, 44(2), 2021, 166-177
https://jurnaldialog.kemenag.go.id,p-ISSN: 0126-396X, e-ISSN: 2715-6230
This is open access article under CC BY-NC-SA-License

(https://creativecommons.org/license/by-nc-sa/4.0/)

Dialog Vol. 44, No.2, Desember 2021 166



A. Pendahuluan

Tantangan terbesar para ilmuwan
psikologi Indonesia sekarang ini ialah
menelusuri kepribadian nusantara. Upaya
penelurusan sudah dilakukan (misalnya.,
Prihartanti, 1999; Prihartanti et al., 2003;
Prawitasari, 2006; Ralahallo, 2009;
Trimulyaningsih, 2017), semua upaya ini
untuk mengetahui kepribadian “khas”
nusantara dan relevansinya mengatasi
masalah perilaku negatif yang kerap muncul
di tengah-tengah masyarakat Indonesia.

Belakangan, upaya itu terpolarisasi ke
dalam dua spektrum pandangan yang
berbeda. Pertama, pandangan psikologi
terapan, yakni para ahli psikologi meneliti
kepribadian nusantara untuk tujuan praktis
sehingga tampak kepribadian itu bersifat
etik atau berlaku universal (Widyarini, 2008;
Prawitasari, 2006). Kedua, pandangan
psikologi murni, yakni upaya meneliti
kepribadian nusantara untuk tujuan teoritis
sehingga tampak kepribadian bersifat emik
atau hanya dimiliki individu dalam
komunitas masyarakat tertentu (Widyarini,
2008; Prihartanti, 1999). Berangkat dari dua
pandangan yang berbeda itu, sebetulnya
memiliki tujuan yang sama yakni upaya
mengatasi masalah perilaku negatif yang
kerap muncul di tengah-tengah masyarakat.

Masalah perilaku negatif yang kerap
muncul belakangan ini ialah kekerasan atau
konflik lintas etnis dan agama (Subandi,
1995; Komnas HAM, 2019), perilaku korupsi
(Susanto, 2009; Muluk, 2008; Winurini, 2017;
ICW, 2020), bahkan mengerucut pada
persoalan disintegrasi bangsa (Sairin, 2000;
Kusumawardani & Faturochman, 2004;
Sobandi, 2011; Nainggolan, 2014).
Kekerasan lintas etnis dan agama, misalnya,
berdasarkan laporan survei Komisi
Nasional Hak Asasi Manusia (Komnas
HAM) Republik Indonesia menunjukkan
bahwa kasus kekerasan mengalami
peningkatan akhir-akhir ini (Komnas HAM,
2019). Fenomena kekerasan disebabkan
banyak faktor, salah-satu di antaranya ialah
kemiskinan dan ketidakadilan sosial
(Caruso & Schneider, 2011; Khattab et al.,
2018), fundamentalisme agama (Ellis, 2017),
dan prasangka sosial (Rowatt & Al-Kire,

167 Karakteristik Kepribadian Nusantara ...

2021). Kekerasan sangat berdampak pada
suasana psikologis individu yakni stres
(Nyarko et al., 2020; Binder et al., 2020) dan
perasaan traumatik (Steel et al., 2009).
Uniknya, belakangan ini konsentrasi
penelitian psikologi cukup besar membahas
perilaku negatif dibanding menonjolkan
aspek positif dari perilaku manusia
(Sumanto, 2006). Padahal, ada yang lebih
penting selain meneliti perilaku negatif,
yakni menelusuri perilaku positif yang
tersimpan di balik nilai-nilai setiap budaya
di berbagai daerah (Akhtar, 2018).

Pertanyaannya ialah apakah fenomena
perilaku negatif seperti kekerasan murni
merupakan kepribadian nusantara?
Pertanyaan ini butuh jawaban serius dan
mendalam, karena perilaku negatif tampak
bersifat universal. Bahkan karena
universalitas itu, salah-satu wartawan senior
Mochtar Lubis memasukkan karakter
negatif orang Indonesia di antaranya ialah
hipokrit dan percaya takhayul (Lubis, 2012).
Pendapat ini masih bersifat common sense
karena belum dibuktikan secara ilmiah.
Meskipun demikian, asumsi itu memancing
penelitian lebih lanjut terkait upaya mencari
solusi untuk mengatasi perilaku negatif di
tengah-tengah masyarakat.

Langkah paling dekat sekarang ini ialah
menelusuri: Apakah ada kepribadian
nusantara? Apa saja karakteristik
kepribadian nusantara berdasarkan hasil-
hasil penelitian para ahli psikologi
Indonesia?  Apakah  karakteristik
kepribadian nusantara dapat mengatasi
perilaku negatif? Tujuan penelusuran ini
ialah disamping memberi solusi alternatif
mengatasi perilaku negatif, juga untuk
merumuskan dan menunjukkan
karakteristik kepribadian nusantara kepada
masyarakat ilmiah, pengambil kebijakan,
dan masyarakat luas.

B. Metode Penelitian

Jenis penelitian ini ialah kualitatif
dengan pendekatan studi literatur. Studi
literatur yang digunakan dalam penelitian
ini mengacu pada pendapat Fink (2020)
bahwa sejumlah literatur yang dikaji dalam
penelitian ini bersumber dari database jurnal



online. Oleh karena itu, literatur yang dikaji
dalam penelitian ini bersumber dari jurnal-
jurnal terakreditasi Sinta, terindeks Portal
Garuda, dan sejumlah artikel ilmiah dalam
bentuk Prosiding  yang telah
dipresentasikan para ahli psikologi
Indonesia di setiap konferensi. Literatur
ilmiah yang diambil ialah dari jurnal-jurnal
ilmiah yang diteliti para ahli psikologi
Indonesia.

Studi literatur ini untuk menjawab
pertanyaan penelitian: “Apakah ada
kepribadian nusantara? Apa saja
karakteristik kepribadian nusantara
berdasarkan hasil-hasil penelitian para ahli
psikologi Indonesia? Apakah karakteristik
kepribadian nusantara dapat mengatasi
perilaku negatif?”. Untuk menjawab
pertanyaan tersebut, maka studi literatur ini
dilakukan melalui beberapa tahapan yakni
tahap 1 (perencanaan), tahap 2 (peninjauan),
dan tahap 3 (pelaporan), hal ini sebagaimana
dilakukan oleh Li et al (2021).

Pada tahap 1 (perencanaan) ialah untuk
menjawab pertanyaan penelitian di atas.
Dalam proses menjawab pertanyaan
penelitian tersebut, maka ditelusuri
sejumlah artikel yang relevan dengan kata
kunci  “karakteristik  kepribadian
nusantara”, “kepribadian orang Jawa”,
“kepribadian orang Batak”, “kepribadian
orang Maluku”, “perilaku nusantara”, dan
sejenisnya. Kata kunci ini ditemukan pada
sejumlah website jurnal psikologi di
Indonesia, tanpa mengecualikan sejumlah
website jurnal luar negeri seperti ScienceDirect
dan Tandfonline.

Pada tahap 2 (peninjauan) ialah untuk
melakukan review terhadap sejumlah jurnal
psikologi yang relevan menjawab
pertanyaan penelitian. Review ini dilakukan
untuk mencari tahu karakteristik
kepribadian yang dimiliki masing-masing
daerah diIndonesia berdasarkan studi-studi
para ahli psikologi Indonesia. Tahap 3
(pelaporan) ialah melaporkan hasil review
dalam bentuk pembahasan untuk menjawab
pertanyaan penelitian di atas.

C. Hasil dan Pembahasan
Istilah “nusantara” pertama kali muncul

dalam sumpah palapa yang diucapkan
adipatih Majapahit Gajda Mada. Dalam
sumpahnya itu, istilah nusantara
digaungkan yang berarti sejumlah pulau
mencakup Jawa, Seram (Maluku),
Palembang (Sumatera), Dompu (Nusa
Tenggara Timur), Bali, dan lainnya yang
sekarang dikenal sebagai Indonesia. Hal ini
sesuai dengan pengertian nusantara yang
terdiri dari dua suku kata yakni nusa (pulau)
dan antara (jarak), kedua suku kata itu
berasal dari bahasa sansekerta. Artinya,
nusantara berarti gugusan pulau-pulau
yang terpisah oleh jarak lautan. Dalam
bahasa Inggris, istilah nusantara disebut
archipelago yang berarti pulau-pulau yang
saling terpisah namun disatukan oleh lautan
(Latif, 2019).

Sebagaimana istilah nusantara yang
berarti gugusan pulau-pulau, dan setiap
pulau menyimpan nilai-nilai kearifan lokal
(budaya, adat istiadat) yang khas dan unik,
maka tidak menutup kemungkinan bahwa
kepribadian masing-masing masyarakat di
berbagai daerah menjadi sangat beragam
(individual differences). Hal ini tampak dari
ekspresi kepribadian masyarakat, misalnya
orang Maluku berbeda dengan orang Jawa,
jugaberbeda dari orang Batak. Penyebabnya
ialah karena nilai-nilai kearifan lokal dari
masing-masing daerah sangat kuat
membentuk kepribadian setiap individu di
dalam masyarakat. Meskipun demikian,
perbedaan ini telah menjadi keniscayaan,
bahkan karena perbedaan itu maka
masyarakat nusantara bisa bertahan dan
beradaptasi dengan segala perubahan yang
terjadi begitu cepat sekarang ini. Hal ini
sebagaimana sifat lautan yang menyatukan
nusantara ialah mampu menerima berbagai
corak perubahan dan perbedaan yang
bernilai positif dan membersihkan segala hal
yang berbau negatif (Latif, 2019).

Kekuatan lingkungan (nilai-nilai
kearifan lokal) memang sangat kuat
membentuk kepribadian individu. Psikolog
terkenal Kurt Lewin mengatakan bahwa
dinamika kepribadian individu sangat kuat
dibentuk oleh faktor lingkungan dan peran
person lainnya (Soeparno & Sandra, 2011).
Lewin menguraikan pendapatnya itu dalam

Dialog Vol. 44, No.2, Desember 2021 168



rumus psikologi yakni B=f (P E) yang berarti
B (behavior), f (factor), P (person), dan E
(environment).  Artinya, dinamika
kepribadian individu sangat kuat
ditentukan oleh faktor person (orang-orang
di sekitar individu) dan lingkungan (nilai-
nilai kearfian lokal). Selain Lewin, psikolog
terkenal lainnya ialah Urie Bronfenbrenner
juga mengatakan bahwa kepribadian
individu sangat kuat dipengaruhi
lingkungan (Andayani, 2004). Ulasan
Bronfenbrenner sebagaimana pada gambar
1 di bawah ini.

ner's E .
‘Oﬂie\"b‘en Colog;,. azy,
© Chronosystery, 5’0,}
MaCcrosyste,

Exosystem

Wesesyste,,

a
o
o,
"Ous Affiliation

&
Ucationat Systevh”

Oy e
e, =
'a'Ching Vatues and ®

Gambar 1. Teori Ekologi Bronfenbrenner diambil
dari Stanger (2011)

Brofenbrenner mengatakan bahwa
kepribadian setiap individu berkembang
seiring dengan dipengaruhi sistem
lingkungan tempat tinggal individu. Karena
individu itu mengalami perkembangan
psikologis seiring pertumbuhan usia, maka
lingkungan yang dimasuki individu pun
menjadi sangat dinamis dan punya
kekuatan membentuk kepribadiannya
(Andayani, 2004). Jika semua sistem
lingkungan yang dilalui individu
digabungkan menjadi satu, maka akan
membentuk environmental press yang sangat
kuat menentukan kompleksitas kepribadian
individu di masa mendatang (Andayani,
2004). Misalnya, mengacu pada gambar 1 di
atas bahwa individu berkembang memasuki
sistem lingkungan mikro, meso, ekso, dan
makro. Sistem lingkungan mikro ialah
mencakup inti keluarga, sekolah, dan teman
sebaya individu. Sistem lingkungan meso

169  Karakteristik Kepribadian Nusantara ...

ialah mencakup warga kampung dan
masyarakat sekitarnya. Sistem lingkungan
eksoialah suatu lingkungan di luar individu
tapi sangat kuat mempengaruhi
kepribadian individu. Misalnya, lingkungan
tempat kerja orang tua. Terakhir, sistem
lingkungan makro ialah suatu sistem yang
sangat besar seperti kehidupan ideologi
suatu negara atau nilai-nilai universal.
Setiap sistem lingkungan tersebut sangat
kuat membentuk kepribadian individu.
Oleh karena itu, dapat dikatakan bahwa
pengaruh lingkungan (kearifan lokal) dari
masing-masing daerah (pulau; nusantara)
sangat kuat membentuk kepribadian
individu.

Berdasarkan ulasan tersebut, maka yang
dimaksud dengan kepribadian nusantara
ialah pengaruh nilai-nilai kearifan lokal dari
setiap daerah di nusantara (pulau-pulau)
sangat kuat membentuk kepribadian
individu. Inilah yang kami sebut sebagai
“kepribadian nusantara”. Selanjutnya,
pengaruh nilai-nilai kearifan lokal
(lingkungan) dari setiap daerah (di
nusantara) membentuk kepribadian
individu diulas sebagai berikut.

Konsep Kepribadian Suryomentaraman

Hasil-hasil penelitian psikologi
Indonesia yang concern mengulas
kepribadian nusantara ialah mengacu pada
konsep kepribadian yang dirumuskan
Suryomentaraman (Prihartanti, 1999;
Prawitasari, 2006; Widyarini, 2008; Sumanto,
2011; Trimulyaningsih, 2017; Afif, 2020).
Suryomentaram (Widyarini, 2008) mengulas
dinamika kepribadian di dalamnya terdiri
dari empat dimensi yakni fungsi fisikal
(dimensi I), emosional (dimensi II),
intelektual (dimensi III), dan intuisional
(dimensi IV). Kepribadian setiap individu
muncul dari akumulasi dimensi I sampai IV
tersebut.

Widyarini (2008) dan Afif (2020)
mengulas dimensi I adalah proses individu
mencatat segala sesuatu yang berhubungan
dengan dirinya. Catatan-catatan ini
kemudian masuk ke dimensi II menjadi
catatan pengalaman hidup, dapat
menyenangkan atau tidak menyenangkan.



Dimensi III bersifat rasional (intelektual),
Suryomentaraman menyebutnya si tukang
pikir. Antara dimensi III ke dimensi IV
terdapat “jalan simpang tiga”, antara
mengikuti catatan-catatan pengalaman
hidup ataukah bertindak rasional-reflektif.
Widyarini (2008) mengatakan jika individu
mengikuti catatan pengalaman hidup, maka
ia akan menuju rasa kradamangsa penuh sifat
egoistik. Namun, jika individu tidak
mengikuti catatan pengalaman hidup maka
ia akan mengarah pada manusia tanpa ciri
yakni kesadaran altruistik dan kebahagaiaan
subjektif (Widyarini, 2008; Akhtar, 2018).
Contoh konkrit dinamika kepribadian
yang dirumuskan Suryomentaraman ialah
seperti kita sering merasa kecewa atau
marah ketika catatan-catatan pengalaman
hidup (rasa kradamangsa) kita diganggu/
tidak terealisasi oleh situasi atau pihak lain
(Afif, 2020). Catatan pengalaman hidup
(rasa kradamangsa) ini, misalnya, rasa ingin
dihormati orang lain, ketika rasa ini tidak
terwujud maka kita cenderung kecewa atau
marah kepada orang lain tersebut.
Penyebabnya ialah karena setiap individu
memiliki catatan pengalaman hidupnya
sendiri-sendiri. Oleh karena itu, kekecawaan
yang timbul karena tidak terpenuhinya rasa
kradamangsa karena terbentur dengan
catatan-catatan pengalaman hidup orang
lain, maka Widyarini (2008) mengatakan
bahwa benturan antara rasa kita dengan
rasa kradamangsa pihak lain ini akan
membuahkan perselisihan tanpa henti.
Solusi untuk mengatasi perselisihan itu
ialah setiap individu harus mencoba
melepaskan rasa kradamangsa yang
cenderung membelenggu jiwa menuju
kebahagiaan sejati. Suryomentaraman
dalam ulasan Afif (2020) menawarkan olah
rasa (mawas diri) sebagai solusi mengatasi
perselisihan atau benturan antara rasa
kradamangsa kita dengan rasa kradamangsa
pihak lain. Dengan melepaskan rasa
kradamangsa yang telah menjadi catatan-
catatan pengalaman hidup membuat kita
tidak terbentur dengan pihak lain. Mawas
diri merupakan kepribadian sejati ala
Suryomentaraman, ialah teknik olah rasa
untuk memilah rasa kradamangsa kita

dengan rasa orang lain, menghayati rasa
kradamangsa orang lain dan rasa sendiri, agar
mencapai manusia tanpa ciri (Afif, 2020).
Kepribadian mawas diri menuju manusia
tanpa ciri akan menghantarkan kita menjadi
pribadi yang bahagia di kemudian hari
(Akhtar, 2018).

Beberapa ahli psikologi Indonesia
mengatakan bahwa konsep kepribadian ala
Suryomentaraman ini bersifat emik, hanya
berlaku atau dialami orang Jawa saja
(Prihartanti, 1999). Darmanto Jatman
(Widyarini, 2008) juga mengatakan konsep
kepribadian Suryomentaraman merupakan
produk intelektual orang Jawa. Namun, ada
beberapa ahli lainnya seperti Prawitasari
(2006) dan juga Widyarini (2008)
berpendapat bahwa konsep kepribadian
Suryomentaraman bersifat etik, artinya
berlaku dan dialami semua manusia di
berbagai budaya. Hal ini berdasarkan
praktik konseling yang dilakukan Widyarini
(2008) dengan menerapkan konsep
kepribadian Suryomentaraman ternyata
berhasil menyembuhkan perilaku negatif
yang diderita klien dari berbagai latar
budaya yang berbeda. Bahkan Widyarini
(2008) mengatakan bahwa konsep
kepribadian Suryomentaraman ini bisa
disejajarkan dengan teknik analisis
transaksional dan teknik flow dari
Csikszentmihslyi yang diterapkan dalam
proses konseling. Tampak, secara praktis
bahwa konsep kepribadian
Suryomentaraman ini berlaku universal
(etik), namun di satu sisi juga merupakan
produk kekayaan intelektual manusia
nusantara (Jawa) yakni Suryomentaraman.

Nilai Budaya Batak Toba Membentuk
Motivasi Berprestasi

Setiap komunitas masyarakat memiliki
nilai-nilai budaya yang khas dan menjadi
prinsip/pedoman hidup masyarakat
tersebut (Adisubroto, 1993; Schwartz &
Bardi, 2001, Matsumoto, 2008; Pramudito,
2017). Nilai-nilai budaya ini diwariskan dari
generasi ke generasi (Adisubroto, 1993;
Saliyo, 2012; Afiah, 2015; Valentina &
Martani, 2018; Etikawati et al., 2019). Dalam
masyarakat Batak Toba memiliki sembilan

Dialog Vol. 44, No.2, Desember 2021 170



nilai-nilai budaya sebagaimana ulasan
Sumanjuntak (Valentina & Martani, 2018).
Kesembilan nilai budaya Batak Toba yang
ditransmisikan dari generasi ke generasi
ialah nilai kekerabatan, religi, hagabeon
(keturunan), hasangapon (kemuliaan),
hamoraon (kekayaan), patik dohot uhum (taat
hukum), pengayoman (pelindung), dan
marsisarian (saling mengerti, menghargai,
dan membantu).

Kesembilan nilai budaya Batak Toba itu
ditransmisikan orang tua kepada anak-
anaknya melalui pola asuh otoritatif
(Irmawati, 2002). Berbeda dari pendapat
Irmawati (2002), Simarmata et al (2012)
memposisikan nilai-nilai budaya Batak Toba
ditransmisikan kepada anak-anak melalui
beragam bentuk pola asuh yang diterapkan
orang tua. Nilai budaya hagabeon dan
hasangapon ini diwariskan kepada anak
melalui pola asuh demokratis, otoriter dan
permisif, sedangkan nilai budaya hamoraon
ini diwariskan melalui pola asuh otoriter
dan permisif. Nilai-nilai budaya yang
ditransmisikan kepada anak-anak Batak
Toba ini kemudian mengkristal menjadi
kepribadian individu Batak Toba. Dalam
ulasan Carl Gustav Jung (Widaningrum,
2006), bahwa nilai-nilai budaya yang
ditransmisikan kepada setiap generasi akan
menjadi archetype (ketidaksadaran kolektif;
original pattern; living ideas) bagi setiap
individu di masa mendatang.

Tiga dari kesembilan nilai Batak Toba
yang paling tampak membentuk archetype
(pandangan hidup; kepribadian) individu
ialah hasangapon, hagabeon, dan hamoraon
(Valentina & Martani, 2018). Pertama, nilai
hasangapon ini mendorong setiap anak Batak
Toba harus meraih kemuliaan dan
kehormatan (Valentina & Martani, 2018;
Simarmata et al., 2012). Dalam konteks
modern, nilai-nilai hasangapon ini
mendorong setiap anak Batak Toba harus
mengejar prestasi maksimal dalam dunia
akademik (pendidikan) agar dapat
memperoleh pekerjaan, pangkat, dan
jabatan di kemudian hari, sehingga si anak
dapat dihormati orang lain (Irmawati, 2007;
Valentina & Martani, 2018; Simarmata et al.,
2012). Irmawati (2002, 2007) menduga

171  Karakteristik Kepribadian Nusantara ...

bahwa nilai-nilai hasangapon ini
menumbuhkan afiliasi, power, dan
achievement selaras dengan konsep motivasi
dari McClelland. Dugaan ini dapat diterima,
sebab nilai-nilai budaya Batak Toba
tampaknya membentuk  motivasi
berprestasi individu.

Kedua, nilai hagabeon ialah kehadiran
keturunan (anak) dipersepsikan suku Batak
Toba sebagai kekayaan berharga (Valentina
& Martani, 2018; Simbolon & Siregar, 2014;
Irmawati, 2007; Simarmata et al., 2012).
Simbolon dan Siregar (2014) berpendapat
bahwa orang Batak memandang keturunan
sebagai pemberi harapan hidup,
kebahagiaan, dan kesejahteraan. Sebab,
dengan adanya keturunan maka martabat
keluarga akan terangkat ketika si anak
berhasil dalam dunia akademik dan berhasil
memperoleh pekerjaan (Irmawati, 2007;
Valentina & Martani, 2018). Oleh karena itu,
hadirnya keturunan dipandang sebagai
harta paling berharga bagi suku Batak Toba.
Dalam ulasan Irmawati (2007) bahwa
realisasi nilai hagabeon ini akan mendorong
si anak suku Batak Toba memenuhi tuntutan
nilai hasangapon. Artinya, agar mencapai
kehormatan (hasangapon), maka setiap
individu (yang telah berkeluarga) harus
mempunyai anak (hagabeon). Kehadiran
anak dipandang oleh suku Batak Toba dapat
mendatangkan kehormatan bagi si anak
sendiri dan juga keluarganya.

Ketiga, nilai hamoraon ialah pemenuhan
kekayaan (Simarmata et al., 2012; Irmawati,
2007; Valentina & Martani, 2018). Kekayaan
dalam pandangan suku Batak Toba bersifat
materi dan non-materi, hal ini diperoleh
melalui usaha dan kerja keras (Simarmata
et al.,, 2012). Kekayaan materi ini misalnya
uang dan harta benda lainnya, sedangkan
kekayaan non-materiialah pangkat/jabatan
dan prestasi akademik. Dalam ulasan
Irmawati (2007) bahwa nilai hasangapon
(kehormatan) individu dapat terealisasi
apabila telah memenuhi nilai-nilai hagabeon
dan hamoraon. Oleh karena itu, suku Batak
Toba menekankan harus punya anak
(keturunan) agar mereka dapat meraih
kekayaan (hamoraon) sehingga dihormati/
dihargai orang lain (hasangapon).



Irmawati (2007) menunjukkan bahwa
nilai-nilai hasangapon, hagabeon, dan
hasangapon ini merupakan terminal values
yang harus dicapai karena nilai-nilai
tersebut merupakan tujuan hidup suku
Batak Toba. Untuk memenuhi ketiga nilai
inti tersebut, maka diperlukan instrumental
values yakni religi, hamajuon, patik dohot uhum
(patut pada hukum), dan pengayoman.
Instrumental values ini sebagai konduksi
untuk memenuhi ketiga nilai inti (terminal
values) yakni hasangapon, hagabeon, dan
hamoraon. Ketiga nilai ini saling berkaitan
antara satu dengan lainnya (Simarmata et
al., 2012), menjadi nilai-nilai filsafat hidup
(archetype) suku Batak Toba sehingga
melahirkan kepribadian motivasi
berprestasi di kemudian hari (Irmawati,
2007).

Kepribadian Toleransi dalam Budaya Pela-
Gandong di Maluku

Pela dan gandong merupakan produk
intelektual sekaligus modal sosial yang
dimiliki orang Maluku (Sopamena, 2020).
Pela berarti ikatan perjanjian antara dua atau
lebih negeri (negeri: desa) dalam satu daratan
pulau atau lintas pulau di provinsi Maluku
(Ralahallo, 2009). Ikatan ini melahirkan
relasi positif antar-individu dari dua atau
lebih negeri di Maluku. Asal-usul makna pela
berarti “habis” (Sopamena, 2020), diambil
dari kasus pertikaian yang pernah dialami
dua/lebih negeri di masa lampau sehingga
melahirkan sebuah perjanjian yang
bermakna bahwa pertikaian itu sudah
selesai alias habis (pela).

Uniknya, pertikaian yang terjadi di masa
lampau melahirkan ikatan kekerabatan yang
kuat di kemudian hari. Padahal, kalau
dicermatilebih dalam biasanya kasus-kasus
pertikaian antara dua negeri akan
melahirkan motif eksploitatif, namun motif
ini tidak muncul di Maluku, malah
sebaliknya melahirkan relasi kekerabatan
(pela) yang kuat di kemudian hari. Mengapa
hal ini bisa terjadi? Meminjam ulasan Carl
Gustav Jung, perumus psikologi analitis,
mengatakan bahwa setiap individu dalam
komunitas tertentu menyimpan
“ketidaksadaran kolektit” (archetype) yang

mendorong individu mengaplikasikan
relasi dan interrelasi positif di dalam
komunitas (Widaningrum, 2006). Relasi dan
inter-relasi ini memiliki dampak
transformatif bagi setiap komunitas. Oleh
karena itu, kemungkinan lahirnya ikatan
pela berangkat dari archetype setiap individu
di Maluku. Dalam pandangan orang
Maluku menyimpan archetype bahwa ke-
diri-an mereka berasal dari satu ras yang
sama sehingga pertikaian tidak boleh terjadi
di Maluku (Manuputty et al., 2014; Tiwery,
2015; Bartels, 2017). Archetype orang Maluku
ini sangat berkorelasi dengan makna
gandong yang berarti bahwa ikatan
persaudaraan lintas-negeri (kampung)
didasarkan oleh faktor geneologis di masa
lampau (Ralahallo, 2009).

Sejarawan Maluku, Tawainella
mengatakan bahwa ikatan gandong lebih
dulu ada dibanding ikatan pela (Sopamena,
2020). Hal ini karena ikatan pela yang lahir
belakangan berasal dari archetype yang di
dalamnya menyimpan makna gandong
sebelumnya. Ikatan pela yang lahir atas dasar
gandong ini biasa disebut dengan istilah “pela
gandong”, yakni suatu hubungan sakral
antara dua/lebih negeri sehingga dilarang
keras bertikai antara satu dengan lainnya.
Bahkan, kedua negeri di larang menikahi
saudaranya sendiri, karena ada hubungan
“darah” (gandong) yang kuat antar-negeri
tersebut. Hubungan sakral itu menerobos
unsur-unsur perbedaan agama antara dua
negeri yang sedang ber-pela gandong.
Misalnya, negeri Siri-Sori Islam (muslim) ber-
pela gandong dengan negeri Haria (kristiani)
di pulau Saparua, kedua negeri ini tidak
pernah bertikai sampai detik ini.

Konsep relasi antar-individu, biasanya
berasal dari nilai-nilai budaya yang
diturunkan dari generasi ke generasi
(Adisubroto, 1993; Saliyo, 2012; Afiah, 2015;
Etikawati et al., 2019; Nashori et al., 2020).
Di Maluku, konsep relasi itu berasal dari
nilai-nilai budaya yakni pela dan gandong.
Nilai-nilai pela-gandong ditransmisikan
orang tua kepada anak-anaknya melalui
berbagai cara, misalnya lewat nyanyian
kapata (cerita rakyat masa silam) yang
ditampilkan pada saat upacara adat, atau

Dialog Vol. 44, No.2, Desember 2021 172



lewat cerita langsung kepada anak-anak.
Nilai-nilai pela-gandong yang ditransmisikan
itu berdampak pada pembentukan
kepribadian individu saat berhadapan
dengan seseorang yang ber-pela gandong
dengannya. Salah-satu bentuk kepribadian
yang terselip dalam budaya pela-gandong
ialah toleransi (Ralahallo, 2009), yang begitu
tampak dalam hubungan antar-individu
dari dua/lebih negeri di Maluku.

Karakteristik Kepribadian Nusantara

Sebetulnya, masih ada banyak nilai-nilai
budaya yang sangat kuat membentuk
kepribadian nusantara, namun sejauh ini
masih minim penelitian yang dilakukan
para ahli psikologi Indonesia mengenai hal
tersebut. Karena keterbatasan sumber
penelitian, maka dalam artikel ini hanya
dipaparkan tiga kepribadian nusantara
yakni kepribadian ala Suryomentaraman
(Jawa), kepribadian motivasi berprestasi ala
suku Batak Toba, dan kepribadian toleransi
dalam budaya pela-gandong di Maluku.

Berdasarkan ulasan di atas, tampak
bahwa karakteristik kepribadian nusantara
ialah pertama mawas diri sebagai teknik
olah rasa membentuk kebahagiaan subjektif
ala Suryomentaraman. Kedua, kepribadian
nusantara memiliki karakteristik motivasi
berprestasi sebagaimana terdapat dalam
nilai-nilai budaya Batak Toba. Terakhir,
ketiga yakni karakterstik kepribadian
nusantara ialah toleransi dalam konsep pela-
gandong di Maluku.

Relevansi Kepribadian Nusantara
Mengatasi Perilaku Negatif

Sejumlah karakteristik kepribadian
nusantara itu cukup relevan mengatasi
perilaku negatif yang belakangan muncul di
tengah-tengah masyarakat. Hal ini
terkonfirmasi dari beberapa studi terkait
topik karakteristik kepribadian nusantara
tersebut. Misalnya, studi pustaka yang
dilakukan Akhtar (2018) mengatakan bahwa
salah-satu konsep kebahagiaan orang Jawa
terdapat dalam ajaran kawruh jiwa Ki Ageng
Suryomentaraman. Tingkat kebahagiaan
dapat mengatasi masalah kemalasan di
tempat kerja, mendorong individu

173 Karakteristik Kepribadian Nusantara ...

berpartisipasi dalam organisasi masyarakat,
mengatasi masalah keluarga (cerai), dan
meningkatkan performa kerja (Diener &
Chan, 2011). Selain itu, kebahagiaan juga
dapat mengatasi depresi, stres dan
kecemasan (Khayeri et al.,, 2016). Artinya,
tingkat kebahagiaan mendorong terciptanya
suasana kehidupan yang harmonis. Hal ini
berarti bahwa karakterstik kepribadian
nusantara ala Suryomentaraman yang
menekankan tingkat kebahagiaan sangat
relevan mengatasi masalah perilaku negatif
yang muncul di tengah-tengah masyarakat.

Selain konsep kebahagiaan yang
merupakan karakteristik kepribadian
nusantara orang Jawa, terdapat juga
karakteristik kepribadian nusantara suku
Batak. Sebagaimana telaah pustaka di atas
bahwa karakteristik kepribadian nusantara
yang dimiliki suku Batak ialah motivasi

berprestasi. = Sejumlah  penelitian
mengkonfirmasi bahwa motivasi berprestasi
dapat mengatasi masalah

ketidaksejahteraan peserta didik di sekolah
(Boncquet et al., 2020). Lanjut Boncquet et
al (2020) bahwa motivasi berprestasi dapat
meningkatkan iklim kesejahteraan dan
peningkatan kecerdasan peserta didik di
sekolah. Selain itu, motivasi berprestasijuga
dapat mengatasi masalah burnout yang
kerap terjadi di dunia pendidikan
(Moghadam et al., 2020). Bahkan, motivasi
juga dapat meningkatkan performansi kerja
individu (Kiuru et al., 2020). Karena
motivasi dapat meningkatkan nusansa
hidup yang produktif, maka nilai-nilai
motivasi yang menjadi spirit kepribadian
nusantara suku Batak ini sangat relevan
mengatasi perilaku negatif di tengah-tengah
masyarakat.

Konsep toleransi dalam karakteristik
kepribadian nusantara ala orang Maluku
juga sangat relevan mengatasi masalah
konflik sosial yang kerap terjadi di tengah-
tengah masyarakat. Sebagaimana ulasan
sejumlah ahli seperti Latif (2019) dan Madjid
(2019) mengatakan bahwa toleransi dapat
mengatasi masalah konflik sosial akibat
perbedaan pandangan. Karena di dalam
toleransi terdapat spirit titik-temu antara
dua/lebih komunitas yang berbeda



pandangan untuk saling bekerjsama menuju
cita-cita kemajuan (Latif, 2019). Toleransi
juga dapat meningkatkan kebahagiaan di
tengah-tengah masyarakat (Pages-El Karoui,
2021). Bahkan dalam ulasan Raihani (2014)
yang meneliti tingkat toleransi pasca konflik
di Palangkaraya menunjukkan bahwa
toleransi dapat meningkatkan kualitas
hidup masyarakat ke arah yang lebih baik
dan positif. Hal ini berarti bahwa konsep
toleransi yang dimiliki orang Maluku sangat
relevan mengatasi perilaku negatif seperti
kekerasan, konflik sosial, dan sejenisnya
akibat perbedaan pandangan.

Berdasarkan ulasan tersebut, maka
dapat dikatakan bahwa karakteristik
kepribadian nusantara, baik dari orang
Jawa, Batak, maupun Maluku sangat relevan
mengatasi perilaku negatif yang kerap
muncul di tengah-tengah masyarakat. Oleh
karena itu, karakteristik kepribadian
nusantara dapat dikatakan sebagai sumber
solusi mengatasi problem sosial di
kemudian hari.

D. Kesimpulan

Berdasarkan kajian di atas maka
terdapat sejumlah karakteristik kepribadian
nusantara ialah kebahagiaan, motivasi, dan
toleransi. Karakteristik kepribadian
nusantara ini dapat menjadi solusi untuk
mengatasi masalah perilaku negatif yang
kerap muncul di tengah-tengah masyarakat.
Meskipun demikian, kepribadian nusantara
dalam kajian ini masih jauh dari kata
“sempurna”’. Hal ini karena masih minim
studi-studi psikologi terkait upaya menggali
nilai-nilai budaya nusantara dan
mengkonstruknya menjadi kepribadian
individu ala nusantara.

Oleh karena itu, saran bagi para peneliti
selanjutnya (terutama ahli psikologi) ialah
untuk menggali nilai-nilai budaya nusantara
yang memiliki korelasi membentuk
kepribadian individu. Selain itu, agar
kepribadian nusantara ini berlaku universal
khusus dalam teritorial Indonesia, maka
perlu dilakukan penelitian psikologi lintas
budaya antar setiap daerah di Indonesia.

Ucapan Terima Kasih

Terima kasih kepada pimpinan dan
seluruh dosen IAIN Ambon yang telah
memberi akses dan kemudahan dalam
penelusuran sumber-sumber penelitian
psikologi. Selain itu, penulis juga
mengucapkan terima kasih kepada reviewer
yang sudah memberi saran dan komentar
sehingga artikel ini dapat selesai tepat
waktu.[]

Daftar Pustaka

Adisubroto, D. (1993). Nilai: Sifat dan
fungsinya. Buletin Psikologi, 1(2), 28-33.
https://doi.org/10.22146/BPSI1.13163

Afiah, N. (2015). Kepribadian dan
agresivitas dalam berbagai budaya.
Buletin Psikologi, 23(1), 13-21. https://
jurnal.ugm.ac.id/buletinpsikologi/
article/view/10573

Afif, A. (2020). Psikologi Suryomentaraman.
Yogyakarta: IRciSoD. https://books.
google. co.id/books/about/Psikologi_
Suryomentaraman.html?id=qHDVDw
AAQBA]J&redir_esc=y

Akhtar, H. (2018). Perspektif kultural untuk
pengembangan pengukuran
kebahagiaan orang Jawa. Buletin
Psikologi, 26(1), 54-63. https://doi.org/
10.22146/buletinpsikologi.30895

Andayani, B. (2004). Tinjauan pendekatan
ekologi tentang perilaku pengasuhan
orang tua. Buletin Psikologi, 12(1), 44—
60.

Bartels, D. (2017). Di bawah naungan gunung
Nunusaku: Muslim-kristen hidup
berdampingan di Maluku Tengah. Jakarta:
PT Gramedia.

Binder, A., Denkinger, J., El-Sount, C. R,,
Windthorst, P., Engelhardt, M.,
Ringwald, J., Stuber, F., Nikendei, C.,
Kindermann, D., Komandur, P, Zipfel,
S., & Junne, F. (2020). Psychological
burden, stressors and resources of
social workers working with women
and children who suffered extreme
violence by the ‘Islamic state’: A mixed

Dialog Vol. 44, No.2, Desember 2021 174



method study. Journal of Psychosomatic
Research, 132. https://doi.org/10.1016/
J.JPSYCHORES.2020.109959

Boncquet, M., Soenens, B., Verschueren, K.,
Lavrijsen, J., Flamant, N., &
Vansteenkiste, M. (2020). Killing two
birds with one stone: The role of
motivational resources in predicting
changes in achivement and school
well-being beyond intelligence.
Contemporary Educational Psychology,
63. https://doi.org/10.1016/j.cedpsych.
2020.101905

Caruso, R., & Schneider, F. (2011). The socio-
economic determinants of terrorism
and political violence in Western
Europe (1994-2007). European Journal
of Political Economy, 27(1), 537-549.
https://doi.org/10.1016/
J.EJPOLECO0.2011.02.003

Diener, E., & Chan, M. Y. (2011). Happy
people live longer: Subjective well-
being contributes to health and
longevity. Applied Psychology: Health
and Well-Being, 3(1), 1-43. https://
doi.org/10.1111/j.1758-
0854.2010.01045.x

Ellis, L. (2017). Religious variations in
fundamentalism in Malaysia and the
United States: Possible relevance to
religiously motivated violence.
Personality and Individual Differences,
107, 23-27. https://doi.org/10.1016/
J.PAID.2016.11.012

Etikawati, A. L, Siregar, J. R., Widjaja, H., &
Jatnika, R. (2019). Mengembangkan
konsep dan pengukuran pengasuhan
dalam perspektif kontekstual budaya.
Buletin Psikologi, 27(1), 1-14. https://
jurnal.ugm.ac.id/buletinpsikologi/
article/view/41079

ICW. (2020). Evaluasi satu tahun Komisi
Pemberantasan Korupsi (KPK). https://
antikorupsi.org/id/article/evaluasi-

satu-tahun-komisi-pemberantasan-
korupsi-2020

Fink, A. (2020). Conducting research literature
reviews: From the internet to paper.

175  Karakteristik Kepribadian Nusantara ...

London: Sage Publication. https://
www.amazon.com/Conducting-
Research-Literature-Reviews-4/dp/
1452259496

Irmawati. (2002). Motivasi berprestasi dan pola
pengasuhan pada suku bangsa Batak Toba
di Desa Parparean II dan suku bangsa
Melayu di  Desa Bogak (studi
etnopsiikologi) [Universitas Indonesia].
http://lib.ui.ac.id/ftile?file=pdf/Abstrak-
20342483.pdf

Irmawati. (2007). Keberhasilan suku Batak Toba
(tinjauan psikologi ulayat). 1-9. http://
repository.usu.ac.id/bitstream/handle/
123456789/16042/08E00550.pdf?
sequence=3&isAllowed=y

Khattab, N., Miaari, S., Mohamed-Ali, M.,
& Abu-Rabia-Queder, S. (2018).
Muslim women in the Canadian labor
market: Between ethnic exclusion and
religious discrimination. Research in
Social Stratification and Mobility, 61, 52—
64. https://doi.org/10.1016/]. RSSM.
2018.11.006

Khayeri, F., Rabiei, L., Shamsalinia, A., &
Masoudi, R. (2016). Effect of fordyce
happiness model on depression, stress,
anxiety, and fatigue in patients with
multiple sclerosis. Complementary
Therapies in CLinical Practice. https://
doi.org/10.1016/j.ctcp.2016.09.009

Kiuru, N., Spinath, B., Clem, A.-L., Eklund,
K., Ahonen, T., & Hirvonen, R. (2020).
The dynamics of motivation, emotion,
and task performance in simulated
achievement situations. Learning and
Individual Differences, 80. https://
doi.org/10.1016/j.1indif.2020.101873

Komnas HAM. (2019). Diskriminasi Ras dan
Etnis Berpotensi Membesar. https://
www.komnasham.go.id/index.php/
news/2019/9/14/1155/komnas-ham-
diskriminasi-ras-dan-etnis-berpotensi-
membesar.html

Kusumawardani, A., & Faturochman.
(2004). Nasionalisme. Buletin Psikologi,
12(2), 61-72. https://jurnal.ugm.ac.id/
buletinpsikologi/article/view/7469



Latif, Y. (2019). Negara Paripurna: Historitas,
Rasionalitas, Aktualitas Pancasila
(Cetakan ketujuh). Jakarta: PT
Gramedia.

Li, W, Yigitcanlar, T., Erol, I., & Liu, A.
(2021). Motivations, barriers and risks
of smart home adoption: From
systematic literature review to
conceptual framework. Energy Research
& Social Science, 80. https://doi.org/
10.1016/j.erss.2021.102211

Lubis, M. (2012). Manusia Indonesia. Jakarta:
Yayasan Pustaka Obor Indonesia.

Madjid, N. (2019). Islam Doktrin dan
Peradaban: Sebuah Telaah Kritis tentang
Keimanan, Kemanusiaan, dan
Kemodernan. Jakarta: PT Gramedia.

Manuputty, J., Salampessy, Z., Ali-Fauzi, I.,
& Rafsadi, 1. (2014). Carita orang
basudara: Kisah-kisah perdamaian dari
Maluku. Lembaga Antar Iman Maluku.
https://www.neliti.com/publications/
818/carita-orang-basudara-kisah-
kisah-perdamaian-dari-maluku

Matsumoto, D. (2008). Pengantar psikologi
lintas budaya. Yogyakarta: Pustaka
Pelajar.

Moghadam, M. T., Abbasi, E. &
Khoshnodifar, Z. (2020). Students’
academic burnout in Iranian
agricultural higher education system:
The mediating role of achievement
motivation. Heliyon, 6. https://doi.org/
10.1016/j.heliyon.2020.e04960

Muluk, H. (2008). Psikologi korupsi. Seputar
Indonesia, 1.

Nainggolan, P. P. (2014). Aktivitas
internasional gerakan separatisme
Papua. Kajian, 19 (3), 181-199. https://
doi.org/10.22212/KAJIAN.V1913.555

Nashori, F., Nurdin, M. N. H., Herawati, N.,
Diana, R. R., & Masturah, A. N. (2020).
Keterikatan interpersonal pada
beberapa etnis besar di Indonesia.
Jurnal Psikologi Sosial, 18, 53-63. https:/
/www.researchgate.net/publication/
349636134 _Keterikatan_Interpersonal

pada_Beberapa_Etnis_Besar_di_
Indonesia

Nyarko, E., Peltonen, K., Kangaslampi, S., &
Punamaki-Gitai, R. L. (2020). How
stressful life events and violence are
related to mental health: the protective
role of social relations in African
context. Heliyon, 6(8). https://doi.org/
10.1016/]. HELITYON.2020.E04629

Pages-El Karoui, D. (2021). Ambivalent
cosmopolitanism from above in Dubai:
Forging landscapes of tolerance and
happiness in a global city. City: Analysis
of Urban Change, Theory, Action. https:/
/doi.org/10.1080/13604813. 2021.
1885918

Pramudito, A. A. (2017). Merenda cinta
melintas budaya hingga senja tiba
(studi literatur tentang perkawinan
antar-budaya). Buletin Psikologi, 25(2),
76 — 88. https://jurnal.ugm.ac.id/
buletinpsikologi/article/view/27233

Prawitasari, J. E. (2006). Psikologi
Nusantara: Kesanakah kita menuju?
Buletin Psikologi, 14(1). https://doi.org/
10.22146/bpsi.7484

Prihartanti, N. (1999). Pengembangan
kualitas kepribadian melalui olah rasa.
Anima, 15, 66-75.http://
anima.ubaya.ac.id/index.
php?menu=articles&eid=1350456866&
actsub=yes&eidsub=1357889888

Prihartanti, N., Suryabrata, S., Prawitasari,
J. E.,, & Wibisana, K. (2003). Kualitas
kepribadian ditinjau dari konsep
Suryomentaram dalam perspektif
psikologi. Anima2, 18, 229-247. http://
anima.ubaya.ac.id/index.php? menu=
articles&eid=1350456899&actsub=
yes& eidsub=1359082440

Raihani. (2014). Creating a culture of
religious tolerance in an Indonesian
school. South East Asia Research, 22(4),
541-560. https://doi.org/10.5367/
sear.2014.0234

Ralahallo, R. N. (2009). Kultur damai
berbasis tradisi pela dalam perspektif

Dialog Vol. 44, No.2, Desember 2021 176



psikologi sosial. Jurnal Psikologi, 36(2),
177 — 188. https://doi.org/10.22146/
JPS1.7894

Rowatt, W. C., & Al-Kire, R. L. (2021).
Dimensions of religiousness and their
connection to racial, ethnic, and atheist
prejudices. Current Opinion in
Psychology, 40, 86-91. https://doi.org/
10.1016/].COPSY(C.2020.08.022

Sairin, S. (2000). Disintegrasi sosial: Sebuah
tinjauan budaya. Humaniora, 12(3),
306-312. https://doi.org/10.22146/
JH.703

Saliyo. (2012). Konsep diri dalam budaya
Jawa. Buletin Psikologi, 20(1-2), 26-35.
https://jurnal.ugm.ac.id/
buletinpsikologi/article/view/11946

Schwartz, S. H., & Bardi, A. (2001). Value
hierarchies across cultures: Taking a
similarities perspective. Journal of
Cross-Cultural Psychology, 32(3), 268—
290. https://doi.org/10.1177/
0022022101032003002

Simarmata, N., Widarnandana, I. G. D.,
Pratama, A. H., & Putra, I. P. G. D. P.
(2012). Persepsi terhadap nilai budaya
Batak (hamoraon, hagabeon,
hasangapon) dan pola asuh pada
perantau Batak di Bali. Tantangan
Pengembangan Psikologi Indonesia, 72—
81.

Simbolon, C.]., & Siregar, R. H. (2014). Nilai
hagabeondan upaya memperoleh
keturunan pada pasangan suku Batak
Toba yang infertil. Psikologia, 9, 25-31.
https://adoc.pub/nilai-hagabeon-dan-
upaya-memperoleh-keturunan-pada-
pasangan-.html

Sobandi, K. R. (2011). Separatisme di Asia
Tenggara: Antara penguasa dan
gerakan nasionalis kelompok
minoritas. Jurnal Kajian Wilayah, 2(1),
35-55. https://doi.org/10.14203/
JKW.V2I1.320

Soeparno, K., & Sandra, L. (2011). Social
psychology: The passion of
psychology. Buletin Psikologi, 19(1), 16—
28.

177  Karakteristik Kepribadian Nusantara ...

Sopamena, C. A. (2020). Filosofi pela-gandong:
Katup penyelamat masyarakat Maluku.
Yogyakarta: Deepublish. https://
penerbitbukudee publish.com/shop/
buku-filosofi-pela-gandong-katup-
penyelamat-masyarakat-maluku/

Stanger, N. R. G. (2011). Moving “eco” back
into socio-ecological models: A
proposal to reorient ecological literacy
into human development models and

school systems. Human Ecology Forum,
18(2), 167-173.

Steel, Z., Chey, T., Silove, D., Marnane, C.,
Bryant, R. A., & van Ommeren, M.
(2009). Association of torture and other
potentially traumatic events with
mental health outcomes among
populations exposed to mass conflict
and displacement: A systematic review
and meta-analysis. America Medical
Association, 302(5), 537-549.

Subandi. (1995). Perkembangan kehidupan
beragama. Buletin Psikologi, 3, 11-18.
https://jurnal.ugm.ac.id/
buletinpsikologi/article/view/13379

Sumanto. (2006). Kajian psikologis
kebermaknaan hidup. Buletin Psikologi,
14(2), 115-135. https://doi.org/
10.22146/BPSI1.7490

Sumanto. (2011). Kesejahteraan subyektif
menurut Ki Ageng Suryomentaraman
(KASM) dalam perspektif psikologi
kontemporer. Buletin Psikologi, 19(1),
29-37. https://jurnal.ugm.ac.id/
buletinpsikologi/article/view/11545

Susanto, E. (2009). Memahami Korupsi dari
perspektif perilaku organisasi:
Mengapa seseorang terjebak dalam
perilaku korup? JKAP (Jurnal Kebijakan
Dan Administrasi Publik), 13(1), 18-30.
https://doi.org/10.22146/JKAP.8178



	Dialog 2 2021 depan OJS
	Dialog 2 2021 isi

